
1 

 

Un pueblo celoso de buenas obras (Tito 2:11-14) 
©Richard L. Smith PhD 

 
Adaptación del sermón del 31 de mayo de 2015, 

en la iglesia United Community Church, Buenos Aires. 

 
Introducción 
 
 Hoy mi prédica va a estar centrada en una serie de preguntas: ¿Qué es la iglesia? 
¿Cómo identificamos a la iglesia? ¿Qué rasgos o características deberían distinguir al pueblo 
de Dios? ¿Cómo nos examinamos a nosotros mismos en tanto miembros de la iglesia? Quiero 
ofrecerles una perspectiva bíblica al respecto que los ayudará, personalmente y como 
congregación, a crecer y cumplir su misión acá en Buenos Aires. El pasaje que elegí es Tito 
2:11-14 (RVC): 
 

Porque la gracia de Dios se ha manifestado para la salvación de todos los 
hombres, y nos enseña que debemos renunciar a la impiedad y a los 
deseos mundanos, y vivir en esta época de manera sobria, justa y piadosa, 
mientras aguardamos la bendita esperanza y la gloriosa manifestación de 
nuestro gran Dios y Salvador Jesucristo, quien se dio a sí mismo por 
nosotros para redimirnos de toda iniquidad y purificar para sí un pueblo 
propio, celoso de buenas obras. 
 

Hay mucha enseñanza bíblica en este pasaje, nos llevaría un buen rato estudiarlo. Sin 
embargo, basta una lectura rápida para advertir varios aspectos que caracterizan a la iglesia. 
Vamos a empezar por el versículo 14 y luego analizaremos el pasaje de atrás para adelante. 
Esos aspectos son: 

 la iglesia es un pueblo elegido por Dios para él mismo; 

 la iglesia es un pueblo celoso de buenas obras; 

 Cristo se dio a sí mismo para redimir a la iglesia de toda iniquidad; 

 la iglesia es el pueblo de Cristo, que aguarda con esperanza a que se manifieste la 
gloria de nuestro Dios y Salvador; 

 la iglesia está compuesta de personas que están aprendiendo a renunciar a los 
deseos mundanos y a vivir de manera piadosa en esta época; 

 la iglesia está compuesta de personas que fueron salvas por gracia. 
 

Como decía, cada uno de esos temas merece un sermón o un estudio bíblico aparte; 
pero hoy voy a hacer hincapié en el versículo 14: “quien se dio a sí mismo por nosotros para 
redimirnos de toda iniquidad y purificar para sí un pueblo propio, celoso de buenas obras”. No 
queda del todo explícito en español, pero en el griego hay una palabra importante que indica 
que Dios tiene un doble propósito para la iglesia. Podría expresarse del siguiente modo: Jesús 
“se dio a sí mismo por nosotros” con el propósito de “redimirnos de toda iniquidad” y de 
“purificar para sí un pueblo propio, celoso de buenas obras”.  

El pasaje nos muestra que una iglesia sana presenta dos características importantes, 
que el pueblo de Dios tiene dos rasgos que definen su identidad. Uno se expresa en términos 
positivos; el otro, en términos negativos. El primero es algo que Dios quita de nosotros; el 
segundo es algo hacia lo que Dios nos conduce. El rasgo que se expresa en términos 
negativos es que Dios nos redime de la iniquidad. El rasgo visto en términos positivos es que 
Dios purifica para sí mismo un pueblo celoso de buenas obras. ¿Qué quiere decir esto? El 



2 

 

primero es algo que dejamos de hacer: cometer actos de iniquidad, ir en contra de las reglas. El 
segundo es lo que empezamos a hacer o seguimos haciendo: buenas obras. En el primer caso, 
nos vemos motivados a renunciar a algo o abandonarlo. En el segundo caso, nos vemos 
motivados a empezar y poner en práctica de un modo progresivo. 

Hoy, al meditar en la Palabra, consideraremos tres enseñanzas que nos deja este 
pasaje respecto de nuestras preguntas iniciales: qué es la iglesia y cómo volvernos parte de la 
iglesia. Responderemos a esas preguntas en tres puntos: primero, qué debemos dejar de 
hacer; segundo, qué debemos empezar a hacer y continuar haciendo; y tercero, dónde 
hallamos la capacidad de dejar de hacer lo que desagrada a Dios y de hacer lo que le agrada. 
Dicho de otro modo: ¿cuáles son las tres cualidades cruciales de la iglesia que nos revela Tito 
2:11-14? Repasemos lo que dice el pasaje: 

 
Porque la gracia de Dios se ha manifestado para la salvación de todos los 
hombres, y nos enseña que debemos renunciar a la impiedad y a los 
deseos mundanos, y vivir en esta época de manera sobria, justa y piadosa, 
mientras aguardamos la bendita esperanza y la gloriosa manifestación de 
nuestro gran Dios y Salvador Jesucristo, quien se dio a sí mismo por 
nosotros para redimirnos de toda iniquidad y purificar para sí un pueblo 
propio, celoso de buenas obras. 

 
“Quien se dio a sí mismo por nosotros para redimirnos de toda iniquidad” 
 

¿Qué quiere decir “iniquidad”? El término bíblico significa “sin ley”, “que va en contra de 
la ley” o “establecer uno mismo su propia ley”. Significa que afirmamos ser autónomos delante 
de Dios. La palabra remite al pecado original de Adán y Eva: ellos quisieron determinar por sí 
mismos la ley del bien y del mal. Quisieron “jugar a ser Dios”. De hecho, aspiraban a ser “como 
Dios”, a ser los dioses que gobiernan su propio mundo. Es lo que llamamos idolatría o 
autodeificación, es decir, querer ser “como Dios”, la tentación de Satanás para Adán y Eva en 
el Jardín del Edén. Iniquidad es querer tomar el control. Es decirse a uno mismo, a los demás y 
a Dios incluso: “Nadie me dice qué hacer. Vivo mi vida en mis propios términos. Yo estoy al 
mando”. Eso es iniquidad: intentar vivir la vida de forma independiente sin relacionarnos con 
Dios ni buscar consejo en su Ley. Otras traducciones lo llaman “maldad”, “pecado” o “todo lo 
malo”. San Agustín decía que la iniquidad es producto del orgullo. 

Sin embargo, el problema es que no tenemos los atributos de Dios y por eso hacemos 
de todo un caos: de nuestra vida, de nuestras relaciones, de nuestras sociedades. Pecamos 
nosotros y otros pecan contra nosotros. ¿Cómo se manifiesta la iniquidad? ¿En qué conductas 
se evidencia? La carta de Tito da cuenta del efecto que el pecado tiene sobre la iglesia: 
 

 Tito 1:10: “Porque aún hay muchos rebeldes, que hablan de vanidades y de 
engaños”; 

 Tito 1:11: “Estos trastornan casas enteras, y a cambio de ganancias 
deshonestas enseñan lo que no conviene”;  

 Tito 1:14: “No atiendan a fábulas judaicas, ni a mandamientos de hombres que 
se apartan de la verdad”; 

 Tito 1:16: “Dicen conocer a Dios, pero con los hechos lo niegan”; 

 Tito 3:2: “Que no difamen a nadie ni sean pendencieros”; 

 Tito 3:3: “Insensatos, rebeldes, extraviados, esclavos de los malos deseos y de 
diversos deleites; vivíamos en malicia y envidia, nos aborrecían y nos 
aborrecíamos unos a otros”; 



3 

 

 Tito 3:10: “Que [causan] divisiones”. 
 

No es una imagen agradable. Y es lo que estaba sucediendo en una iglesia. Sospecho 
que la situación en el mundo no es mucho mejor, más bien es probable que sea mucho peor. 
Estoy seguro de que ven ese tipo de comportamiento en el trabajo y entre sus amigos. No 
obstante, es precisamente por eso que Jesús se dio a sí mismo: “para redimirnos” de esta 
clase de conducta. La expresión “se dio a sí mismo” hace referencia a su muerte sacrificial en 
la cruz por nuestros pecados de maldad e injusticia. Merecíamos el castigo y el eterno exilio de 
la presencia de nuestro santo Dios, pero Jesucristo sufrió en nuestro lugar. Cargó sobre sí 
nuestros pecados, nuestra maldad y nuestro exilio espiritual desde el lugar de nuestro sustituto 
divino. 

La palabra “redimir” literalmente significa “comprar de vuelta”. En cierto sentido digno de 
consideración, Dios le “pagó” al diablo, por así decirlo, para librarnos de nuestra esclavitud al 
pecado y a Satanás. Pablo escribió: “nos ha librado del poder de la oscuridad y nos ha 
trasladado al reino de su amado Hijo” (Colosenses 1:13). También describió la esclavitud al 
pecado y Satanás al decir: “se hallan cautivos y sujetos a su voluntad” (2 Timoteo 2:26). 

De este modo respondemos al primer punto: qué debemos dejar de hacer. Lo que 
debemos dejar de hacer, para ser parte de la iglesia, es practicar la iniquidad en todas sus viles 
formas. En otras palabras, como dice el versículo 12: “y nos enseña que debemos renunciar a 
la impiedad y a los deseos mundanos”. Por “deseos mundanos” entendemos las adicciones 
esclavizantes de todo tipo o las obsesiones impías por causas, objetos y relaciones que 
idolatramos.  

A pesar de que en esta vida nunca vamos a ser perfectos, nuestra vida y la iglesia en 
general no deberían definirse ni identificarse por la práctica del pecado y su influencia 
esclavizante sobre nosotros. No deberíamos ver entre nosotros violencia crónica, ni abusos de 
poder, ni corrupción, ni infidelidad, ni crueldad, ni rebeldía, ni chismes, ni avaricia, ni 
faccionalismo, por ejemplo. Todas estas conductas y actitudes tipifican el “presente siglo malo”, 
según lo denomina Pablo en otro pasaje. Además, Jesús se dio a sí mismo para redimirnos 
justamente de estas tendencias y actos. Debemos dejar de ser independientes de Dios y de 
practicar el pecado. Debemos dejar de jugar a ser Dios y someternos a su gobierno. Él está 
infinitamente mejor capacitado para la tarea. 
 
“Para purificar para sí un pueblo propio, celoso de buenas obras” 
 

Consideremos ahora el segundo punto: qué debemos empezar a hacer y continuar 
haciendo. Partamos por preguntar: ¿qué son las buenas obras? Les diré primero lo que no son. 
Las buenas obras, ya sea en cantidad o en calidad, no son algo que hacemos para ganarnos la 
salvación o alcanzar el nivel de santidad necesario para ir al cielo. No son depósitos de una 
cuenta bancaria celestial donde acumulamos crédito con la esperanza de que eso obligue a 
Dios a aceptarnos y salvarnos del infierno. Pablo escribió acerca de este tema en el capítulo 
siguiente de Tito: 
 

Pero cuando se manifestó la bondad de Dios, nuestro Salvador, y su amor 
para con los hombres, nos salvó, y no por obras de justicia que nosotros 
hubiéramos hecho, sino por su misericordia, por el lavamiento de la 

regeneración y por la renovación en el Espíritu Santo, el cual derramó en 
nosotros abundantemente por Jesucristo, nuestro Salvador, para que al ser 
justificados por su gracia viniéramos a ser herederos conforme a la 
esperanza de la vida eterna (Tito 3:4-7). 

 



4 

 

Pablo también escribió en Efesios: “Ciertamente la gracia de Dios los ha salvado por 
medio de la fe. Ésta no nació de ustedes, sino que es un don de Dios” (Efesios 2:8). 

Entonces, en segundo lugar, quiero que observemos que el llamado a hacer el bien no 
es una mera doctrina aislada que aparece en Tito. Más bien, es un mandamiento a lo largo de 
la Biblia. Podemos verlo en tres pasajes del Nuevo Testamento: 
 

 “Nosotros somos hechura suya; hemos sido creados en Cristo Jesús para 
realizar buenas obras, las cuales Dios preparó de antemano para que vivamos 
de acuerdo con ellas” (Efesios 2:10); 

 “Para que vivan como es digno del Señor, es decir, siempre haciendo todo lo que 
a él le agrada, produciendo los frutos de toda buena obra, y creciendo en el 
conocimiento de Dios” (Colosenses 1:10); 

 “Tengámonos en cuenta unos a otros, a fin de estimularnos al amor y a las 
buenas obras” (Hebreos 10:24). 

 
Permítanme definir qué son las buenas obras. Las buenas obras son lo que hacemos en 

respuesta a la obra de la cruz, que nos dio libertad del pecado y de Satanás. La gracia nos 
capacita para llevarlas a cabo y lo que nos motiva es el amor por los demás y la gloria de Dios. 
Jesús las llamó “frutos de arrepentimiento”. Sin el fruto, el arrepentimiento puede volverse 
dudoso. Quizá nos ayude ver algunos ejemplos. Ya vimos antes ejemplos de actos de iniquidad 
en Tito, pero también hay muchos ejemplos de piedad y buenas obras: la hospitalidad, el 
dominio propio, la perseverancia, el amor fraternal, la amabilidad, la cortesía y la disposición a 
hacer el bien de cualquier forma posible. 

En el Antiguo Testamento, podemos observar el testimonio de Job y Nehemías. Job 
ayudó a los necesitados: “desde mi juventud creció conmigo [el huérfano] como con un padre, y 
desde el vientre de mi madre fui guía de la viuda” (Job 31:18, RVR60). No abusó de su poder 
sobre sus sirvientes (v. 13) ni los “huérfanos” (v. 21). Jamás permitió que sus riquezas se 
convirtieran en un ídolo (31:24-28). Testificó que sus actividades financieras eran hechas con 
integridad y generosidad. Nehemías viajó a Israel, organizó el trabajo de restauración de 
Jerusalén y ofreció su liderazgo. Intervino a favor de los pobres y de aquellos que estaban 
sujetos a servidumbre a causa de sus deudas (Nehemías 5:1-8). Donó alimentos a los 
trabajadores (5:18) y no exigió que se le pagara un salario propio (5:18). Reinstauró la lectura 
de la Ley (8:1-2) y el servicio en el templo (12:44-45), así como también reestableció la 
provisión económica de los sacerdotes (13:10-13). 

En el Nuevo Testamento, podemos observar al buen samaritano y a la iglesia primitiva. 
Cuando Jesús explicó en qué consiste el mandamiento “amarás (...) a tu prójimo como a ti 
mismo” (Lucas 10:27), dijo que el corazón del buen samaritano estaba lleno de bondad, ya que 
“se compadeció” de la víctima (v. 33). Le brindó asistencia de emergencia y “le curó las heridas 
con aceite y vino, y se las vendó” (v. 34). “Luego lo puso sobre su cabalgadura y lo llevó a una 
posada, y cuidó de él”, y pagó para que se recuperara en una posada (vs. 35-36). Los judíos le 
hablaron a Jesús de un centurión que temía a Dios, “pues ama a nuestra nación y nos ha 
construido una sinagoga” (Lucas 7:5).  

Lucas relata que Tabita era una discípula que “siempre hacía muchas buenas obras y 
ayudaba mucho a la gente pobre” (Hechos 9:36). La iglesia primitiva atendía a las viudas 
(Hechos 6:1-3), mostraba hospitalidad (1 Pedro 4:9) y visitaba a los prisioneros (Hebreos 13:3). 
Las mujeres piadosas servían a la iglesia, “[lavaban] los pies de los santos” y “[socorrían] a los 
afligidos” (1 Timoteo 5:10). La iglesia de Filipos envió ayuda para cubrir las necesidades de 
Pablo en reiteradas ocasiones, en especial cuando estuvo en prisión (Filipenses 4:14-18). 



5 

 

También vemos numerosos y hermosos ejemplos de buenas obras en la historia de la 
iglesia. La Epístola a Diogneto (del año 130 d. de C.) declaró acerca de la iglesia primitiva: 
“comparten todas las cosas con los demás”, “tienen una mesa común para todos” y “hacen el 
bien”. William Wilberforce, el político y líder moral inglés, trabajó toda su vida para abolir la 
esclavitud. Sin embargo, también participó de forma activa en muchas causas valiosas, como el 
cuidado de los sordos, los pobres, los huérfanos y los ancianos. ¿Sabían que Johann 
Sebastian Bach dedicó su música para la gloria de Dios y que muchos de los más grandes 
artistas y científicos también dedicaron su trabajo a Dios?  

William Morris, un inmigrante inglés en Argentina, hizo muchas obras de bien en el 
Buenos Aires de fines del siglo XIX y principios del siglo XX. Elaboró programas de asistencia a 
las comunidades más pobres y a los desahuciados de La Boca y Palermo. Proveyó “pan para 
el cuerpo y para el alma” a miles de niños, en muchas ocasiones de sus propios recursos. 
Llevó la Palabra a los prisioneros, distribuyó Biblias e inauguró el Hogar el Alba, destinado a 
niños abandonados, que sigue funcionando hoy en día.  

Durante la Segunda Guerra Mundial, los protestantes hugonotes franceses de un pueblo 
llamado Le Chambon-sur-Lignon desafiaron a los nazis y dieron resguardo a casi cinco mil 
judíos. Cuando les preguntaron por qué lo hicieron a costa de poner en riesgo sus propias 
vidas, su respuesta fue: “Es simple. Ama a Dios y a tu prójimo: eso es lo que los cristianos 
hacen”. Aquellos que estudiaron este caso lo denominaron una “conspiración de bondad”. 

Charles Wesley resumió el mandato cristiano de hacer el bien de la siguiente manera: 
“Haz todo el bien que puedas, por todos los medios que puedas, de todas las maneras que 
puedas, en todos los lugares que puedas, todas las veces que puedas, a todas las personas 
que puedas, por tanto tiempo como puedas”. 

 
“La gracia de Dios se ha manifestado” 
 
 Eso nos lleva al tercer punto: dónde hallamos la capacidad de dejar de hacer lo que 
desagrada a Dios y de hacer lo que a Él le agrada. Dicho en otros términos: ¿Cómo nos 
convertimos en parte de la iglesia? Y luego, ¿cómo cumplimos con el trabajo de la iglesia? La 
respuesta está en el mismo pasaje. Veamos nuevamente los versículos 11 y 12:  
 

Porque la gracia de Dios se ha manifestado para la salvación de todos los 
hombres, y nos enseña que debemos renunciar a la impiedad y a los 
deseos mundanos, y vivir en esta época de manera sobria, justa y piadosa. 

 
 Estos versículos nos enseñan que la gracia de Dios es la raíz de todas las cosas 
buenas. La versión de la Biblia La Palabra (Hispanoamérica) lo deja aún más claro: “Se ha 
hecho, en efecto, visible la bondad de Dios que trae la salvación a toda la humanidad, 
enseñándonos a renunciar a la impiedad y a las pasiones desordenadas de este mundo, y a 

vivir desde ahora de una manera sobria, recta y fiel a Dios”. 
 Primero, la gracia nos salva. El regalo de la justificación que Dios nos da por medio de 
Cristo nos trae la salvación. Luego, la gracia nos capacita para empezar el peregrinaje cristiano 
y volvernos parte de la iglesia. En palabras de Pablo: “Ciertamente la gracia de Dios los ha 
salvado por medio de la fe. Ésta no nació de ustedes, sino que es un don de Dios” (Efesios 
2:8). ¿Cómo obtenemos esa gracia? La pedimos. Pedimos a Dios misericordia en Cristo para el 
perdón de nuestras iniquidades y para volvernos de nuestros pecados. Eso es lo que llamamos 
arrepentimiento: clamamos a Dios por la salvación y confesamos nuestros pecados, pero luego 
abandonamos nuestros pecados. Renunciamos a ellos. 

Segundo, la gracia nos santifica. ¿Se dieron cuenta de que cuando uno se vuelve 
cristiano no se transforma inmediatamente en la Madre Teresa o en Martín Lutero? Más bien, lo 



6 

 

que el texto dice es que Dios “nos enseña que debemos renunciar a la impiedad y a los deseos 
mundanos, y vivir en esta época de manera sobria, justa y piadosa”. Somos salvos por gracia y 
crecemos en piedad por gracia. Necesitamos gracia tanto para la salvación como para la 
santificación. No podemos cambiar por nosotros mismos y nunca vamos a superar la necesidad 
de recibir gracia. ¿Por qué? Porque la santidad y el amor son la antítesis de nuestra naturaleza 
pecaminosa. Siempre vamos a necesitar el poder y la purificación que ministra el Espíritu de 
Dios, hasta el momento de exhalar el último suspiro. Además, sabemos que el aprendizaje 
lleva tiempo, requiere esfuerzo y a veces es doloroso; pero los resultados siempre son buenos. 
 
“Celoso” 
 

Por último, no olvidemos las palabras “celoso de [o ansioso por realizar] buenas obras”. 
Pensemos en algunos de los sinónimos de “celoso”: entusiasta, apasionado, fervoroso, incluso 
fanático. Otras palabras que me vienen a la mente son: determinado, comprometido, 
concentrado, incluso obsesivo. Algunos, por temperamento, están más predispuestos a las 
reacciones emotivas que otros. Yo soy gringo y el estereotipo, para nosotros los 
norteamericanos, es el de una persona más insensible y poco emotiva. Quizás no tenga mucha 
esperanza de cambiarlo. No obstante, algunos de ustedes tienen sueños de parte de Dios y el 
deseo de hacer buenas obras para su gloria y por el bien de la humanidad. Para los que se 
identifiquen, quiero terminar mi sermón con la advertencia de 2 Tesalonicenses 1:11-12, que 
une varios de los temas del mensaje de hoy: 
 

Esta es la razón por la que rogamos sin cesar por ustedes, para que 
nuestro Dios los haga dignos de su llamamiento y lleve a término con 
eficacia y plenitud no sólo todo buen propósito, sino también la obra de la 
fe. De este modo, nuestro Señor Jesucristo será glorificado en ustedes y 
ustedes en él, conforme a la gracia de nuestro Dios y Señor Jesucristo 

(BLPH). 


